


DIÁLOGOS DESCOLONIALES 
DESDE DIVERSOS ESPACIOS 

Y TIEMPOS PARA LA 
REPRODUCCIÓN DE LA VIDA



UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO

Dr. Leonardo Lomelí Vanegas
Rector

Dra. Patricia Dolores Dávila Aranda
Secretaria General

Mtro. Tomás Humberto Rubio Pérez
Secretario Administrativo

Dr. Miguel Armando López Leyva
Coordinador de Humanidades

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ECONÓMICAS

Dr. Armando Sánchez Vargas
Director

Dr. José Manuel Márquez Estrada
Secretario Académico

Ing. Patricia Llanas Oliva
Secretaria Técnica

Mtra. Graciela Reynoso Rivas
Jefa del Departamento de Ediciones



WALTER D.  MIGNOLO,  
BORIS MARAÑÓN E HILDA CABALLERO 

coordinadores

Tomo II

DIÁLOGOS DESCOLONIALES 
DESDE DIVERSOS ESPACIOS 

Y TIEMPOS PARA LA 
REPRODUCCIÓN DE LA VIDA



Investigación realizada gracias al papiit IN303020 unam.

Esta obra fue arbitrada por pares académicos en un proceso doble ciego,a cargo del 
Comité Editorial de Publicaciones No Periódicas del iiec-unam.
Las opiniones expresadas en cada uno de los trabajos son de exclusiva responsabili-
dad de las autoras y de los autores.
Agradecemos  al Center for Global Studies and the Humanities (cgsh), University of 
Duke, North Caroline, usa por su colaboración en esta obra.

Primera edición digital en pdf, junio 2024

D. R. © UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO
Ciudad Universitaria, Coyoacán,
04510, Ciudad de México.
Instituto de Investigaciones Económicas
Circuito Mario de la Cueva s/n
Ciudad de la Investigación en Humanidades
04510, Ciudad de México.

www.iiec.unam.mx

ISBN Tomo II: 978-607-30-9085-8
ISBN obra completa: 978-607-30-9083-4

Coordinación editorial del iiec-unam: Graciela Reynoso Rivas

Prohibida la reproducción total o parcial de los contenidos de esta obra por 
cualquier medio o procedimiento, sin autorización escrita o expresa de la UNAM.

Hecho en México.



7

ÍNDICE

PARTE  III
La des/colonialidad del poder  

en diversos ámbitos de la vida Social

11
10. Haceres/pensares en des-prendimiento

Zulma Palermo 

11. Ciencias sociales, educación y luchas indígenas: 
las academias nativas zoques del siglo xxi

Fortino Domínguez Rueda	 29

51

69

89

12. La violencia que no cesa. La fotografía en 
Morococha, Junín, Perú a principios del siglo xx

Yuri Gómez Cervantes 

13. El establecimiento de la modernidad 
colonial-capitalista-patriarcal y las opresiones en 
contra de las mujeres africanas: el caso nigeriano

Adriana Franco Silva 

14. Hitos históricos de la colonialidad del consumo 
alimentario en América Latina
            Hilda Caballero Aguilar 

15. Experiencias “otras” de comercialización. Las 
redes alimentarias alternativas y sus
aportes a la descolonialidad del poder
            Dania López Córdova 111



8

135

16. La “sustentabilidad” descolonial:  
socialización del poder, interculturalidad 
y buenos-vivires

Boris Marañon Pimentel y Dania López Córdova 

17. Algunas propuestas de “sustentabilidad” eclipsadas por 
el “desarrollo sustentable”
y sus potencialidades para fortalecer los buenos vivires 
descoloniales. Los aportes de Rachel Carson y Arne Naess

Ana Karen Jiménez, Diego Sebastián Vidal 
   y Boris Marañón Pimentel	 165



PARTE III

LA DES/COLONIALIDAD   

DEL PODER EN DIVERSOS  

ÁMBITOS DE LA VIDA SOCIAL

 



29

CAPÍTULO 11. CIENCIAS SOCIALES, 
EDUCACIÓN Y LUCHAS INDÍGENAS: 
LAS ACADEMIAS NATIVAS ZOQUES  

DEL SIGLO xxi 

Fortino Domínguez Rueda1

Desde hace ya mucho tiempo, sumidos como estamos en 
las modernidades coloniales y poscoloniales occidentales, 
nuestros pensamientos han estado regidos por un conjun-
to crucial de oposiciones y antinomias. Nos han condicio-
nado en las academias —y fuera de ellas— a separar las 
sociedades occidentales, dinámicas y complejas, con his-
toria y modernidad, por un lado, de las comunidades no 
occidentales, simples y religiosas, arraigadas en el mito, 
la tradición y el ritual, por el otro. Este modo de pen-
sar es, de hecho, bastante más persuasivo e insidioso de lo 
que uno podría (o querría) imaginarse: incluye simul-
táneamente grandes reductos de pensamiento ideológico 
conservador, ideólogos de izquierda, pensadores libera-
les, ong radicales, alternativas primitivistas y New Age. 
Mientras una facción ensalza la modernidad y la razón 
de Occidente, la otra glorifica la tradición y las comuni-
dades no occidentales. (Nótese cómo las diferentes formas 
de imaginar que operan en este caso particular denotan, 
con mayúscula y en singular, los objetos de deseo que ellas 
mismas han elegido, de tal suerte que, figurativamente 
hablando, nos encontramos frente a la Modernidad y la 

1  Zoque de Chapultenango, Chiapas, México [1981], indígena urbano, his-
toriador y antropólogo. Profesor-investigador adscrito al departamento de 
Historia en la Universidad de Guadalajara (udg) Jalisco, México. Miembro 
del Ore ‘is tyäjk Centro de Lengua y Cultura Zoque (clycz) y coordina-
dor de la cátedra de la Interculturalidad y del seminario de Epistemologías 
Decoloniales desde 2008. Página web:  <https://bit.ly/3Qn6BUD>.

https://bit.ly/3Qn6BUD


30

Razón, la Tradición y la Comunidad). La lógica subya-
cente es una sola: con frecuencia, ambos lados están refle-
jándose el uno al otro.

 Saurabh Dube [2001] 

Resumen

En este trabajo se busca reflexionar sobre los cambios que han 
desplegado, durante los últimos años, las ciencias sociales críticas 
y la manera en que reformulan nuestras percepciones, así como 
las formas de concebir a la historia, la ciencia y la filosofía. Se re-
cupera la experiencia de los zoques agrupados en el Centro de 
Lengua y Cultura Zoque (clycz), en Chiapas, que se desempeñan 
como académicos en universidades públicas del país y en otros ca-
sos son artistas plásticos, cineastas y poetas. Esto, para identificar 
la forma en la que el saber moderno occidental es reutilizado por 
los zoques escolarizados para contribuir a la defensa del territo-
rio, con base en un pensarse comunitario que ahora incluye tanto 
al campo como a la ciudad. Finalmente, se analizan los retos que 
enfrentan, en la actualidad, estas academias construidas desde la 
lógica de los pueblos indígenas organizados.

Introducción

Durante las últimas décadas, el mapa cognitivo de las ciencias so-
ciales no solo ha visto la emergencia de etnografías combativas y 
de abordajes historiográficos y filosóficos desafiantes, también ha 
registrado la emergencia y consolidación de un grupo diverso y he-
terogéneo de pensadores provenientes de pueblos y colectividades 
marcadas por el proceso de colonización en México. Estas intelec-
tualidades no solo están desplegando aportes teóricos y metodoló-
gicos dentro y fuera de los centros de investigación donde laboran 
e imparten cátedra, ante todo se caracterizan por tener un fuerte 
vínculo comunitario tanto con los miembros de sus comunidades 



31

de origen como con los que residen en las diferentes geografías 
urbanas a lo largo del país. 

A la par del fenómeno descrito, es preciso reconocer que, du-
rante las últimas tres décadas, el neoliberalismo en México se for-
taleció. De esta suerte, se entiende cómo en el México del siglo 
xxi los megaproyectos extractivos impulsados por el gran capital 
global en conjunto con el Estado mexicano —independientemen-
te del partido político que gobierne, eso no registra ninguna va-
riación— no han cesado, al contrario, se han fortalecido durante 
la actual administración federal. El problema es que el neolibe-
ralismo, al ser producto de la modernidad occidental, sigue legi-
timando la premisa de que los seres humanos nos diferenciamos 
de la naturaleza por el hecho de tener razón; lo conflictivo de di-
cha concepción de mundo es que, a más de 500 años del proceso 
de colonización, continúan vigentes los agravios contra la tierra y 
los amplios territorios del país por creer que podemos conquistar 
y transformar la naturaleza, pero con ello solo se perjudican pro-
fundamente los horizontes de vida de la especie humana. 

En las siguientes líneas se reflexiona sobre los cambios que han 
desplegado durante los últimos años las ciencias sociales críticas y 
cómo ello vino a reformular, en términos generales, nuestra per-
cepción de estas, y en particular, las formas de concibir la historia, 
la ciencia y la filosofía. 

En un segundo momento, vamos a concentrarnos en la expe-
riencia de los zoques agrupados en el clycz,2 cuyos miembros, 

2  Hacia finales de la primera década del siglo xxi (2007-2009), un grupo 
de zoques, varones en su mayoría, originarios de Chapultenango (Chia-
pas) con experiencias migratorias previas, profesionistas y con fuertes in-
tereses en las artes y la cultura, decidió agruparse en torno a lo que en un 
principio se llamó Comité de Lengua y Cultura. Las personas que inicia-
ron con el comité (Marco Antonio Domínguez, Samuel Ávila y Antonio 
Gómez) son hijos de zoques de los ejidos de Chapultenango que fueron 
afectados por la erupción de 1982 y que hoy se encuentran asentados en 
diversas partes de Chiapas y que, por razones históricas, familiares, labo-
rales y educativas viven o mantienen fuertes vínculos con los centros ur-
banos de Tuxtla Gutiérrez y San Cristóbal de Las Casas (Chiapas). El año 



32

en su mayoría, residen en contextos urbanos y tienen acceso a la 
educación superior y de posgrado. Algunos se desempeñan como 
académicos en universidades públicas del país y en otros casos son 
artistas plásticos, cineastas y poetas; todos ellos han logrado des-
plegar formas creativas que impactan dentro y fuera de sus respec-
tivas disciplinas, de igual manera en su comunidad y en el espacio 
público de las plataformas digitales. De esta suerte, se reflexionará 
sobre cómo el saber moderno occidental es reutilizado por los zo-
ques escolarizados para contribuir a la defensa del territorio me-
diante la producción de notas de opinión e informativas, cápsulas 
de video y redacción de artículos. Estos materiales se distribuyen 
por las plataformas digitales del clycz, desplegando con ello un ac-
tivismo digital que se encuentra vínculado a un pensarse comuni-
tario que ahora incluye tanto al campo como a la ciudad. De igual 
forma, se estudia sobre lo que yo aquí denomino las academias na-
tivas-zoques del siglo xxi. En ese sentido, vamos a pensar sobre los 
retos que enfrentan en la actualidad estas academias construidas 
desde la lógica de los pueblos indígenas organizados.

2014 será una fecha clave en el proceso organizativo del comité por tres 
razones: 1) se decide cambiar de comité de lengua a Centro de Lengua y 
Cultura Zoque A. C., 2) aparece la revista bilingüe Ore (palabra en zoque) 
y 3) se realiza el Primer Congreso Zoque en el mes de mayo. Cabe apun-
tar que el comité de lengua adquirió un estatus de formalidad al constituir-
se legalmente en una asociación civil llamada Centro de Lengua y Cultura 
Zoque. El proceso de registro de la A. C. implicó asumir un nombre en es-
pañol, hecho que no impidió que los miembros del centro adjudicaran un 
nombre en zoque: ore ´is täjk (casa de la palabra). En gran medida, este úl-
timo término es el que retrata en mucho el sentido de la organización: el 
Centro debe ser visto como un espacio des-localizado —ya que no se cuen-
ta con un local u oficina física desde donde el Centro de Lengua desarro-
lle sus actividades—. Por ello, las plataformas y herramientas digitales se 
convierten en un elemento clave para la comunicación y organización en-
tre los miembros del centro.



33

Ciencias sociales y rupturas epistémicas  
desde los márgenes  

La naturaleza es una pared elástica que multiplica 
la velocidad de las piedras que le arrojamos. 

La muerte no regresa en la misma proporción, 
sino potenciada. Hay una guerra entre el sistema 

y la naturaleza. Esa confrontación no admite matices 
ni cobardías. O se está con el sistema o con la naturaleza. 

O con la muerte, o con la vida
Sub-Galeano [ezln, 2018]

Durante las últimas décadas del siglo xx fuimos testigos de la con-
formación y consolidación de nudos de pensamiento —corrientes 
teóricas— que cuestionaron el carácter eurocéntrico de las cien-
cias sociales. Fue hacia la década de 1980 del siglo pasado que se 
popularizaron las propuestas teóricas de los Estudios Subalternos 
de la India y los Estudios Poscoloniales, estos últimos también 
identificados con el eslogan de Crítica Poscolonial. La distinción 
entre crítica y estudios poscoloniales es meramente académica, 
ya que con frecuencia es posible ubicar a varios autores en ambos  
o más campos de discusión teórica.

El grupo de Estudios Subalternos se inició como un colectivo 
editorial hacia finales de la década de 1970, compuesto por estu-
diosos de la historia de Asia del sur, dispersos por Inglaterra, India 
y Australia [Prakash, 1997; Chakrabarty, 2010]. Entre sus intereses 
estaba el construir una historia subalterna de la India. “El término 
subalterno, recogido de los trabajos de Antonio Gramsci, se refie-
re a una subordinación en términos de clase, casta, género, raza, 
lengua y cultura, y se utiliza para poner en relieve la centralidad de 
la relación dominantes/dominados en la historia” [Prakash, 1997: 
349]. Las apuestas historiográficas del grupo de Estudios Subalter-
nos de la India pronto entraron en contacto con diversos ejercicios 
teóricos que luchaban por deconstruir la nación, y por identificar 
el ejercicio del poder en países poscoloniales. 



34

Habrá que hacer la distinción entre poscolonialismo entendido 
como momento histórico; sea el que corresponda a las indepen-
dencias formales del siglo xix o a las del xx y las articulaciones 
descolonizadoras de la crítica postcolonial. En el caso de América 
Latina lo más común fue que las élites que se consolidaron des-
pués de las guerras de independencia constituyeran colonia-
lismos internos que sometieron a las poblaciones indígenas y 
negras a procesos de marginalización y exclusión de una plena 
ciudadanía. El término postcolonial acarrea en el Estado “pos” 
la sombra y los fantasmas de los pasados coloniales. Pensar lo 
postcolonial, ya no como mero momento posterior a las inde-
pendencias formales, implica tomar conciencia de las continui-
dades coloniales que acarrean inevitables legados lingüísticos, 
culturales y políticos [Rabasa, 2009: 221].

Es posible afirmar que entre los objetivos de estas corrientes de 
pensamiento está el de evidenciar la persistencia de mecanis-
mos asimétricos de poder entre diferentes poblaciones y/o ci-
vilizaciones que conviven al interior de un Estado nación que 
logró su independencia de un régimen colonial. En específico 
los análisis de la nación en los Estudios y/o Crítica Poscolonial 
desencadenaron en la emergencia de estudios sobre las diásporas  
poscoloniales.  

Las instituciones coloniales de la esclavitud, el trabajo for-
zado, la migración forzada, y más contemporáneamente, las 
divisiones del trabajo entre el tercer y el primer mundo han 
dispersado vastos grupos de colonizados por todo el globo. 
Obligadas a negociar nuevas identidades étnicas para sí mis-
mas vis-á-vis de las poblaciones mayoritarias descendientes de 
europeos y de grupos no europeos desplazados y personas pri-
vadas de sus derechos políticos, diversas diásporas desde Áfri-
ca, Asia y el Caribe han dado origen a diversas cuestiones en 
torno de las identidades étnicas y lenguas de raíces múltiples. 
Los teóricos de las diásporas como Homi Bhabha, Rey Chow, 
Stuart Hall, Wilson Harris y Trinh T. Minh se centraron en 



35

la producción cultural dentro de comunidades caso exclusiva-
mente compuestas por grupos desplazados del Tercer Mundo, 
como el Caribe, así como las culturas inmigrantes dentro del 
Primer Mundo, como los británicos negros. Desde diversas 
perspectivas teóricas, estos críticos han propuesto que la iden-
tidad y el lenguaje pueden leerse no como algo cerrado, estático 
e imbuido de esencias, sino más bien como algo performativo, 
“híbrido”, “creolizado”, y existente “en los límites” de diversos 
sistemas de interpelación [Sagar, 2002: 248].  

Cabe apuntar que los autores que se agrupan bajo la crítica posco-
lonial tienen entre sus características el hecho de pertenecer a gru-
pos académicos en diáspora y que sus respuestas al colonialismo, 
principalmente, las han generado desde las instituciones universi-
tarias de los centros metropolitanos de Estados Unidos y Europa 
[Arreaza y Tickner, 2002]. 

Por ejemplo, Homi Bhabha (1949-) es un hindú que fue docen-
te en Inglaterra y que actualmente vive en ee. uu. de América. 
Stuart Hall (1932-)3 nació en Jamaica hijo de padres de razas 
diferentes, ha vivido casi toda su vida en Inglaterra y se define 
a sí mismo como un “chucho cultural, un híbrido cultural ab-
soluto”. Paul Gilroy (1956-) también tiene padres de distintas 
razas, nació en Londres y trabajo en los ee. uu. de América. Ien 
Ang se describe a sí misma como una intelectual “étnicamente 
china, nacida en Indonesia y formada en Europa”, que actual-
mente vive y trabaja en Australia. Por otro lado Edward Said 
(1935-2003), un palestino que creció en Egipto y que enseñaba 
en los ee. uu., decía encontrarse siempre, donde quiera que es-
tuviese, “fuera de lugar” [Burke, 2010].  

3  Desgraciadamente, Stuart Hall falleció en febrero de 2014, cuatro años 
después de la publicación de Burke.  



36

Durante las últimas décadas, la recepción de los Estudios Sub-
alternos y los Estudios Poscoloniales en América Latina han 
suscitado una gama de interesantes debates [Rivera y Barragán, 
2007; Bidaseca, 2010]. Al mismo tiempo, hemos visto cómo los 
pensadores latinoamericanos crean novedosas propuestas de in-
vestigación dentro y fuera de las academias y en constante cola-
boración con movimientos sociales. 

Las apuestas teóricas del posoccidentalismo [Mignolo, 2000], 
los Estudios Subalternos en su versión latinoamericana [Rodrí-
guez, 2001; Beverley, 2004], los Estudios Culturales Latinoame-
ricanos [Walsh, 2003; Restrepo, 2012; Richard, 2010] y el llamado 
giro decolonial [Dussel, 1992; Quijano, 2000; Mignolo, 2011; Lan-
der, 2000; Escobar, 2007; Maldonado, 2011; Rivera, 2010], han ge-
nerado refrescantes e innovadoras críticas sobre el eurocentrismo 
y el ejercicio de la colonialidad del poder, del ser y del saber en los 
países de América. 

En La poscolonialidad explicada a los niños [2005], el filósofo co-
lombiano Santiago Castro Gómez apunta:     

Lo que teóricos provenientes de las ex-colonias europeas en 
Asia y el Medio Oriente como Said, Bhabha, Spivak, Prakash, 
Chatterjee, Guha y Chakrabarty empezaron a mostrar es que 
el colonialismo no es solamente un fenómeno económico y po-
lítico, sino que posee una dimensión epistémica vinculada con 
el nacimiento de las ciencias humanas, tanto en el centro como 
en la periferia. En este sentido cabría hablar de colonialidad an-
tes que de colonialismo para destacar la dimensión cognitiva y 
simbólica de ese fenómeno. Casi todos los autores menciona-
dos han argumentado que las humanidades y las ciencias so-
ciales modernas crearon un imaginario sobre el mundo social 
del «subalterno» (el oriental, el negro, el indio, el campesino) 
que no solo sirvió para legitimar el poder imperial en un nivel 
económico y político, sino que también contribuyó a crear los 
paradigmas epistemológicos de estas ciencias y a generar las 
identidades (personales y colectivas) de colonizadores y colo-
nizados. Así, la colonialidad dista de ser un fenómeno colateral 



37

al desarrollo de la modernidad y el capitalismo, como errónea-
mente planteó Marx [Castro Gómez, 2005: 19-20].

Con la intención de reflexionar sobre la persistencia de los pasa-
dos coloniales en América Latina, el sociólogo peruano Aníbal 
Quijano propuso el concepto de colonialidad con la finalidad de 
explorar los dispositivos de control y poder que Occidente creó 
para imaginar y subalternizar a sus otros desde el siglo xv hasta la 
actualidad. Además, Quijano argumentó que a raíz de la coloni-
zación europea sobre América, también se articuló un patrón de 
poder basado en la idea de raza: 

Mismo que ha demostrado ser el más eficaz y perdurable ins-
trumento de dominación social universal, pues de él se pasó a 
depender inclusive otro igualmente universal, pero más antiguo, 
el inter-sexual o de género: los pueblos conquistados y domina-
dos fueron situados en una posición natural de inferioridad y, 
en consecuencia, también sus rasgos fenotípicos, así como sus 
descubrimientos mentales y culturales [Quijano, 2000: 203]. 

De esta manera, la colonialidad busca evidenciar que “con el ini-
cio del colonialismo en América comienza no sólo la organización 
colonial del mundo, sino simultáneamente la constitución colonial 
de los saberes, de los lenguajes, de la memoria y del imaginario” 
[Lander, 2000: 16]. 

Para el caso del continente americano fue a raíz del proceso de 
invasión y colonización europea como se gestó el proceso de etni-
cización de las poblaciones indígenas. Proceso que en palabras de 
Gilberto Giménez implicó la “desterritorialización, por lo gene-
ral violenta y forzada de ciertas comunidades culturales […] por 
lo que ciertas colectividades son definidas y percibidas como forá-
neas (outsiders) es decir, como extranjeras en sus propios territo-
rios” [Gimenez, 2009: 124].  Así se naturalizó el desplazamiento 
indígena en México. 

Del mismo modo, se desarrolló una categoría supraétnica, 
donde todos los pueblos originarios aun con sus diferencias lin-



38

güísticas, organizativas y religiosas pasaron a ser designados so-
lamente como indios. Además, este patrón de poder no se alteró 
significativamente a raíz de los procesos de independencia que 
desembocaron en la conformación de los Estados nación en el 
continente americano. Más bien, dio paso a lo que Pablo Gonzá-
lez identificó, desde la década de 1960, como el colonialismo in-
terno [González Casanova, 1969], es decir, emprendió un proceso 
de re-producción y re-organización del anterior colonialismo ibé-
rico, lo que Quijano identifica como colonialidad. 

Pensar desde el horizonte de la colonialidad ayuda a “trascender 
la suposición de ciertos discursos académicos y políticos, según los 
cuales, con el fin de las administraciones coloniales y la formación 
de los Estados-nación en la periferia, vivimos ahora en un mundo 
descolonizado y poscolonial” [Castro y Grosfoguel, 2007: 13]. Es 
justo con esta visión a contrapelo expuesta por el concepto de co-
lonialidad, que es posible afirmar que:

la división internacional del trabajo entre centros y periferias, 
así como la jerarquización étnico-racial de las poblaciones, 
formada durante varios siglos de expansión colonial europea,  
no se transformó significativamente con el fin del colonialismo. 
Asistimos, más bien, a una transformación del colonialis-
mo moderno a la colonialidad global, proceso que ciertamente 
ha transformado las formas de dominación desplegadas por la 
modernidad, pero no la estructura de las relaciones centro-pe-
riferia a escala mundial [Castro y Grosfoguel, 2007: 13].

Arturo Escobar ha escrito que la colonialidad junto a la teoría de 
la dependencia y la filosofía de la liberación son los tres grandes 
cuerpos teóricos que los pensadores latinoamericanos han abierto 
al mundo y han impactado de manera profunda en los postulados 
occidentales que miran la historia de la humanidad. En la actuali-
dad, sabemos que las ciencias sociales son eurocéntricas, coloniales 
y que desplegaron una visión lineal de la historia, que solo legitima 
su apuesta por el progreso como única forma de vida. Sin embargo, 
hoy más que nunca la colonialidad del saber sigue estructurando 



39

los currículos de las distintas universidades del planeta, por lo que 
conviene pensar en cómo construir otras formas de hacer acade-
mia fuera del canon hasta ahora hegemónico. 

Luchas indígenas y producción creativa zoque  
en la defensa del territorio 

Por lo pronto comparto lo que sé,
es mi humilde forma de agradecer.

Siembro laureles que no veré crecer,
porque disfruto la sombra de los que no sembré.

Danger AK [2017]

La irrupción indígena del Ejercito Zapatista de Liberación Nacio-
nal (ezln) el 1 de enero de 1994 marcó el inicio de un nuevo ciclo de 
luchas indígenas en México. Desde entonces se consolidó un ciclo 
de luchas que tienen como característica el hecho de construir en la 
autonomía un horizonte de existencia y de combate al capitalismo.  

De manera paralela el Estado mexicano comienza a producir 
una nueva articulación de políticas públicas enfocada a pueblos 
indígenas. Desde entonces, se han implementado diferentes pro-
gramas educativos para contrarrestar la desigualdad en el acceso 
a la educación superior. Desde la década del 2000 se conformó el 
Programa de Apoyo Académico para Estudiantes Indígenas (paaei) 
a nivel licenciatura, se brindó asesoría, se organizaron encuentros 
y se impartieron talleres en diferentes universidades del país. Asi-
mismo, se conformó un programa entre el Consejo Nacional de  
Humanidades, Ciencias y Tecnologías (Conacyt) y el Centro  
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social 
(Ciesas) para que la población indígena escolarizada obtuviera be-
cas para estudiar una maestría, o bien, un doctorado en México o 
en el extranjero. Algunos autores han calificado a esta nueva fase 
estatal con los adjetivos de neoindigenismo [Hernández, Paz, y Sie-
rra, 2004], indianismo [Solano, 2005], multicultural [Dietz y Cortés, 
2011; Dietz G., 2012] y algunos más lo designan como un periodo de 



40

gestión étnica empresarial [Vázquez, 2010], o bien, como un periodo 
para construir la interculturalidad [Dietz y Cortés, 2011].  

Sin duda, aún es grande la brecha educativa que padece la pobla-
ción indígena en México, pero de lo que sí podemos estar seguros 
es que, en la actualidad, es posible constatar la conformación de 
profesionistas indígenas que pertenecen a una nueva generación, 
tanto por su producción creativa como por participar en la defen-
sa de sus territorios y tener una exposición fuerte en plataformas 
digitales. Un ejemplo de ello acontece entre los zoques de Chia-
pas, en específico entre los miembros del clycz, el cual tiene su 
cordón umbilical en el municipio de Chapultenango y, al mismo 
tiempo, tiene un alcance considerable al utilizar el internet como 
medio de difusión de denuncias y demandas.

Cabe señalar que, durante los últimos años, se acrecentó la am-
bición sobre los territorios zoques que actualmente se encuentran 
dentro de la demarcación jurídica conocida como estado de Chia-
pas.4 En agosto de 2016 fue cuando la Secretaría de Energía del 
gobierno mexicano puso en marcha los proyectos Ronda 1 y 2. Las 
Rondas se conforman de una licitación pública internacional que 
el Estado mexicano desarrolla en relación con los recursos natu-
rales que son susceptibles de ser explotados en materia de energía 
tanto en superficie terrestre como marina. En el caso de Chiapas, 
el proyecto de la Ronda 2 buscaba licitar dos polígonos identifica-
dos como áreas 10 y 11, las cuales abarcan un total de 84 500 hec-
táreas. Las tierras que la Ronda 2 ponía a licitación comprendían 
tierras ejidales y pequeñas propiedades de agricultura y ganade-
ría de los municipios de Pichucalco, Ixtacomitán, Chapultenango, 
Francisco León, Sunuapa, Ostuacán, Ixtapangajoya, Solosuchiapa, 
Amatá y Tecpatán. Sobre este amplio territorio se han localizado 

4  La geografía generada por el Estado nación mexicano a partir del siglo 
xix se superpuso sobre los territorios de la nación zoque, de esta suerte 
en la era del México independiente se han dado en llamar como los zo-
ques de Chiapas, afirmación por más problemática, pero al mismo tiem-
po reveladora del sentido que el Estado mexicano tenía para los pueblos: 
la integración a la naciente nación.    



41

12 pozos petroleros, los cuales acaparan el interés de las grandes 
compañías petroleras en el ámbito mundial. 

Desde agosto de 2016 —fecha en que el gobierno mexicano hizo 
pública la licitación— la resistencia de los zoques se hizo presen-
te. A partir de esa fecha, los zoques comenzaron a estructurar un 
novedoso movimiento comunitario, el cual ha logrado articular a 
diversos zoques del campo y la ciudad que se encuentran dispersos 
tanto en México como en Estados Unidos. 

Una de las muestras más importantes de la organización zoque 
se vio el 22 de junio de 2017 cuando se acordó realizar una mar-
cha-peregrinación, que reunió a más de 6 000 indígenas zoques en 
Tuxtla, Gutiérrez, capital del estado de Chiapas, para dejar en cla-
ro su rechazo a los proyectos extractivos. El intenso proceso orga-
nizativo zoque consiguió que la Secretaría de Energía sacara de la  
licitación los territorios zoques. Sin embargo, el haber parado  
la licitación no garantiza que en un futuro próximo las ambiciones 
del gran capital sobre los territorios zoques se erradiquen.  

De hecho, sobre las tierras del volcán Chichonal están presen-
tes los intereses turísticos, la geotermia y el petróleo. Además, se 
ha registrado que desde 2012, la Universidad de Ciencias y Artes 
de Chiapas, por medio de la doctora Silvia Ramos, promueve la 
creación de un geoparque sobre el cono volcánico, mientras la Co-
misión Federal de Electricidad declaró zona de interés geotérmico 
sobre 15 000 hectáreas del volcán en 2015.

Ante la guerra capitalista que busca, sin cesar, producir dinero a 
costa de la destrucción de la madre tierra, los miembros del clycz 
están desplegando investigaciones —donde ponen en ejercicio su 
saber profesional—, cuyo objetivo es levantar la historia agraria de 
Chapultenango y sus ejidos, por ejemplo, los trabajos de Fermín 
Ledesma Domínguez [2018], así como tener un diagnóstico sobre 
la población zoque migrante y desplazada mediante el trabajo et-
nográfico que he desarrollado desde 2007 tanto en Guadalajara 
como en Estados Unidos [Domínguez, 2013; Domínguez, 2018]. 

Por su parte, la producción audiovisual zoque —conformada 
por documentales y películas de gran formato— ha servido como 
mecanismo de reivindicación étnica, vehículo de difusión y herra-



42

mienta pedagógica para el proceso organizativo. Ledesma nos re-
cuerda que el boom de videos zoques hecho por zoques comprende 
una buena gama de trabajos que, incluso, transciende a los zoques 
agrupados dentro del clycz. 

Los casos de Saúl Kak (jaguar en zoque); Fortino Domínguez 
Rueda, Samuel Ávila Delesma y José Cordero Jiménez, todos 
ellos egresados de universidades públicas, son casos emblemáti-
cos de los jóvenes zoques que hacen uso del video como instru-
mento y recurso audiovisual para revalorizar la cultura zoque y 
visibilizar los problemas socio-políticos del territorio del norte 
de Chiapas. Estos casos permiten ilustrar la emergencia del uso 
del video indígena como herramienta de comunicación política 
y cultural entre los indígenas de Chiapas, al margen de los me-
dios de comunicación masiva [Domínguez, 2017]. 

La producción audivisual zoque se cifra en los trabajos de Forti-
no Domínguez Rueda con el documental De viceversa, en 2008, y 
José Trinidad Cordero con Las huellas de un volcán, en 2010; Saul 
Kak elaboró el documental Pan y Circo, en 2015, las películas The 
Modern Jungle. Selva Negra, en codirección con Charles Fairbanks 
—la cual fue estrenada en el Festival de Nyon Suiza en 2016— y 
Ecos del volcán, en 2019. Tenemos los trabajos de Samuel Ávila De-
lesma, Los mundos zoques, en 2011; Te Tzitzunh Kotzajk 30 años des-
pués, en 2012 y Kubguy Jiara, el padre del pueblo, en 2016, así como 
el trabajo pionero de Esther Sánchez, quien realizó el documental 
Identidad étnica y empoderamiento de la mujer: cuatro historias de vida 
en Chapultenango, Chiapas.   

A su vez, la literatura de Jaime Velasco, quien también publica 
con el pseudónimo de Jaime Sa’akäsmä [Velasco, 2012;  Velasco, 
2017; Velasco, 2020a; Velasco, 2020b] y la poesía de Mikeas Sán-
chez [Sánchez, 2006; Sánchez, 2011; Sánchez, 2019], se han con-
vertido en los mecanismos de producción creativa que tienen la 
particularidad de romper con las representaciones hegemónicas 
que se yerguen sobre los indígenas zoques.   



43

La producción generada –desde el clycz.– en los campos de 
la historia, la antropológica, lo audiovisual, el cine, la literatura 
y la poesía no solo confirman el florecimiento cultural zoque de 
la actualidad, es además una apuesta organizativa y militante que 
mira hacia adentro para producir sus obras desde diversos forma-
tos y registros. 

Las academias nativas zoques del siglo xxi

imón, äj’ atzpä’jara sutu’ wäbä tzamapänh’ajä, kyomujsu 
castilla’ore teserike mumubä dä’ nhkomis’ ñäyiram. Ejtzu’ 
masanh’däjkis wynanh’omo teserike’ mpyäkinh’dyzyoku’ 
sijkpa’ te’ näyäyokiuy. Äj’ atzpä’jarais ñä’ ijtayuna’ tza-
bas’Mää’is pyä’mi, nhkyojama kak’dena’. Äj’ atzpä’jara 
kedgäkätäbyabä’pänhdena teis’ muspana’ tya’ tzoka tyzia-
me’jinhdam. Te’ sutu’ wäbä’ tzamapänh’ajä, myuspäjku 
jujtzye yajk’ yosa’ te’ käjtztäjkuy’, teserike’ nhyenhtuyu’ 
te’ nhkirawais’ñoaram. Äj’ axpä’jara musobyabä’ pänh’de-
na, teis’ muspana’ ñä’ tzapiaä pyeka’nhkiomiram. Äj’ ax-
pä’jara sutu’ wäbä tzamapänh’ajä, tese’ ja’ myuskubyakä 
jujtzye’ tzyäkä.
JUJTZYE TÄ WÄBÄ TZAMAPÄNH’AJÄ

Mikeas Sánchez 

Mi abuelo Simón quiso ser un buen salvaje, aprendió 
castilla y el nombre de todos los santos. Danzó frente al 
templo y recibió el bautismo con una sonrisa. Mi abue-
lo tenía la fuerza del Rayo Rojo y su nagual era un tigre. 
Mi abuelo era un poeta que curaba con las palabras. Pero 
él quiso ser un buen salvaje, aprendió a usar la cucha-
ra, y admiró la electricidad. Mi abuelo era un chamán 
poderoso que conocía el lenguaje de los dioses. Pero él 
quiso ser un buen salvaje, aunque nunca lo consiguió.
CÓMO SER UN BUEN SALVAJE

Mikeas Sánchez 



44

La siguiente sección es una apuesta por sistematizar nuestro ca-
minar y reflexionar sobre los pasos que es posible dar de manera 
colectiva en el presente. Por ello, más que enfocarme en una defi-
nición teórica o filosófica de las academias nativas zoques, lo que 
me interesa aquí es dibujar algunos de sus rasgos, así como los de-
safíos que enfrentamos como colectivo y cómo ello nos exige cons-
truir otras formas de hacer ciencia y arte en México.  

Por lo tanto, lo que aquí denomino como las academias nativas 
zoques del siglo xxi serían el despliegue de diversos trabajos que 
tanto artistas y científicos sociales zoques realizan en la actualidad, 
pero con la particularidad de estar pensados y engachados a la reali-
dad de los zoques del campo y la ciudad, por lo que las posiciones de  
objetividad tan apreciadas por el cientificismo de las academias  
de arriba, quedan relegadas y pierden la centralidad. Ahora de lo 
que se trata es de tomar una posición y superar la visión de esfe-
ricidad que nos quiso imponer la racionalidad occidental. Hoy lo 
tenemos claro y sabemos que la ciencia occidental tiene como uno 
de sus rasgos característicos la presunción de objetividad. Bajo esta 
mirada eurocéntrica se originó la separación entre los seres hu-
manos y la naturaleza, lo cual fue utilizado para legitimar la idea 
de que la naturaleza puede ser poseída por el hombre blanco. De 
manera paralela, se erigió a la universidad como el espacio predi-
lecto para la generación del conocimiento. De esta suerte, todas 
las naciones tienen derecho a gozar de las ventajas que la ciencia 
produce en beneficio de asegurar el desarrollo del país. Este mo-
delo epistémico ha sido, sin embargo, deconstruido por Santiago 
Castro, quien habla de la hybris del punto cero: 

La ciencia moderna occidental se sitúa fuera del mundo (en el 
punto cero) para observar al mundo. La ciencia moderna pre-
tende ubicarse en el punto cero de observación para ser como 
Dios, pero no logra observar como Dios. Por eso hablamos de 
la hybris, del pecado de la desmesura. Cuando los mortales quie-
ren ser como los dioses, pero sin tener capacidad de serlo, in-
curren en el pecado de la hybris, y esto es, más o menos, lo que 
ocurre con la ciencia occidental de la modernidad. De hecho, 



45

la hybris es el gran pecado de Occidente: pretender hacerse un 
punto de vista sobre todos los demás puntos de vista, pero sin 
que de ese punto de vista pueda tenerse un punto de vista [Cas-
tro Gómes, 2007: 83].

Al tomar una posición y romper con la pretensión de objetividad 
y al hecho de entender que la universidad no es el único espacio 
para producir conocimiento, el trabajo de producción reconoce 
otro tiempo y pertinencia de la producción científica o artística. 
Es, pues, la apuesta por construir un trabajo colectivo desde los 
tiempos y lógicas de los pueblos indígenas en lucha.

Podemos decir que si bien para los pensadores poscoloniales, 
subalternistas y decoloniales, la universidad sigue jugando un papel 
central para el despliegue de sus trabajos artísticos y científicos, 
para las academias nativas zoques esa centralidad pierde relevancia 
en el sentido de que el horizonte es la consolidación de la autono-
mía, lo cual implica ejercer jurisdicción sobre nuestros territorios 
ancestrales, fortalecer nuestros propios sistemas de educación, sa-
lud, comunicación y trabajo. Descolonizarnos es el horizonte.      

Para ir cerrando quisiera apuntar dos desafíos de las academias 
nativas zoques; por un lado, consolidar el espacio para el trabajo 
comunitario de sus miembros, el cual se concibe como un servicio 
a la comunidad. Este punto es importante, ya que da cabida a que 
más trabajos sean creados bajo diversos registros artísticos y cien-
tíficos. Lo anterior se conecta con el siguiente punto en la medida 
en que es necesario consolidar un espacio de diálogo de saberes 
entre las diversas generaciones de zoques —escolarizados y no— 
que tienen interés en construir un presente digno para nuestro 
pueblo tanto en el campo como en la ciudad. 



46

REFERENCIAS

Arreaza, Catalina y Tickner, Arlene [2002], “Postmodernismo, 
postcolonialismo y feminismo: manual para (in)expertos”, 
Colombia internacional, vol. 54: 14-98.

Beverley, John [2004], Subalternidad y representación: debates en teo-
ría cultural, Madrid, Iberoamericana.  

Bidaseca, Karina [2010], Perturbando el texto colonial. Los estudios 
(post)coloniales en América Latina, Buenos Aires, Argentina, 
Editorial SB.

Burke, Peter [2010], Hibridismo cultural, Madrid, Akal.
Castro, Santiago y Grosfoguel, Ramón [2007], El giro decolonial. 

Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capita-
lismo global, Bogotá, Colombia, Siglo del Hombre Editores.

Castro, Santiago [2005], La postcolonialidad explicada a los niños, 
Universidad Javeriana, Popayán, Colombia, Editorial Uni-
versidad del Cauca/Instituto Pensar.

 [2007], “Decolonizar la universidad. La hybris del 
punto cero y el diálogo de saberes”, en Santiago Castro y 
Ramón Grossfoguel, El giro decolonial. Reflexiones para una 
diversidad epistemológica más allá del capitalismo, Colombia, 
Siglo del Hombre Editores: 79-92. 

Chakrabarty, Dipesh [2010], “Una pequeña historia de los Estu-
dios Subalternos”, en Pablo Sandoval, Repensando la subal-
ternidad. Miradas críticas desde/sobre América Latina, Lima, 
Perú, Instituto de Estudios Peruano: 25-52.

Danger AK [2017], “Sembrando laureles” (letra de la canción).
Dietz, Gunther [2012], Multiculturalismo, interculturalidad y diver-

sidad en educación. Una aproximación antropológica, Ciudad de 
México, Fondo de Cultura Económica.

Dietz, Gunther y Cortés, Mateos [2011], Interculturalidad y edu-
cación intercultural en México, Ciudad de México, Secretaría 
de Educación Pública.



47

Domínguez, Fortino [2013], La comunidad transgredida: los zoques 
en Guadalajara, Guadalajara, Jalisco, Unidad de Apoyo a las 
Comunidades Indígenas/Casa del Mago.

 [2018], Desplazamientos territoriales, flujos migratorios y 
erupciones volcánicas entre los zoques de Chapultenango, Chiapas: 
la constitución y reproducción de una diáspora indígena, [tesis de 
doctorado en Antropología Social], Universidad Iberoame-
ricana, Ciudad de México.

Dube, Saurabh [2001], Sujetos subalternos, México, Colegio de Mé-
xico.

Dussel, Enrique [1992], El encubrimiento del indio: 1492 (hacia el 
origen del mito de la modernidad), México, Universidad Na-
cional Autónoma de México.

Escobar, Arturo [2007], La invención del Tercer Mundo. Construc-
ción y deconstrucción del desarrollo, Santa Fe Bogotá, Colom-
bia, Grupo Editorial Norma.

Giménez, Gilberto [2009], “Identidades étnicas. Estado de la 
cuestión”, en Gilberto Giménez, Identidades sociales, Méxi-
co, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/Instituto 
Mexiquense de Cultura: 5-33.

González, Pablo [1969], “El colonialismo interno”, Pablo Gonzá-
lez, Sociología de la explotación, Ciudad de México, Siglo xxi: 
185-205.

Hernández, Rosalva; Paz, Sarela y Sierra, María Teresa [2004], El 
Estado y los indígenas en tiempos del PAN: neoindigenismo, lega-
lidad e identidad, Ciudad de México, Centro de Investigacio-
nes y Estudios Superiores en Antropología Social.

Lander, Edgardo [2000], “Ciencias sociales: saberes coloniales y 
eurocéntricos”, en Edgardo Lander comp., La colonialidad 
del saber: eurocentrismo y ciencias sociales perspectivas latinoa-
mericanas, Argentina, Clacso: 11-40.

Ledesma, Fermín [2017], “Video indígena y comunicación políti-
ca-cultural: Análisis del caso Chiapas”, Revista mexicana de 
comunicación, vol. 1, núm. 140:1-9.



48

 [2018], Las tierras zoques de Chiapas. Territorio, extrac-
tivismo y resistencia indígena, Estado de México, Universidad 
Autónoma Chapingo.

Leyva, Xochitl [2005], “Indigenismo, indianismo y ciudadanía ét-
nica de cara a las redes neozapatistas”, Pueblos indígenas, es-
tado y democracia, Buenos Aires, Clacso: 279-309.

Maldonado, Nelson [2011], La descolonización y el giro des-colonial, 
San Cristóbal de las Casas, Chiapas, Universidad de la Tie-
rra/Chiapas.

Mignolo, Walter [2002], “Posoccidentalismo: las epistemologías 
fronterizas y el dilema de los estudios (latinoamericanos) 
de área”, Revistas Iberoamericana, vol. LXVIII, núm. 200: 
679-696.

 [2011], Historias locales/diseños globales: colonialidad, co-
nocimientos subalternos y pensamiento fronterizo, Madrid, Akal.

Prakash, Gyan [1997], “Los estudios de la subalternidad como 
crítica post-colonial”, en Silvia Rivera y Rossana Barragán, 
Debates postcoloniales. Una introducción a los Estudios de la Sub-
alternidad, Bogotá, Colombia, Universidad Surcolombiana/
Grupo Culturas, Conflictos y Subjetividades/Aruwiyiri/
Sephis: 345-368.

Quijano, Aníbal [2000], “Colonialidad del poder, eurocentrismo 
y América Latina”, Edgardo Lander (comp.), La colonialidad 
del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoa-
mericanas, Buenos Aires, Argentina, Clacso.

Rabasa, José [2009], “Poscolonialismo”, en Mónica Szurmuk y Ro-
bert Mckee Irwin, Diccionario de Estudios Culturales Latinoa-
mericanos, México, Instituto Mora/Siglo xxi: 219-223.

Restrepo, Eduardo [2012], Antropología y estudios culturales. Disputas 
y confluencias desde la periferia, Argentina, Siglo xxi.

Richard, Nelly [2010], En torno a los estudios culturales. Localidades, 
trayectorias y disputas, Santiago de Chile, Clacso.

Rivera, Silvia [2010], Ch´ ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácti-
cas y discursos descolonizadores, Buenos Aires, Argentina, Tin-
ta Limón Ediciones.



49

Rivera, Silvia y Barragán, Rossana [2007], Debates postcoloniales. 
Una introducción a los estudios de la subalternidad, Colombia, 
Universidad Surcolombiana/Grupo Culturas, Conflictos y 
Subjetividades/Aruwiyiri/Sephis.

Rodríguez, Ileana [2001], Convergencia de tiempos: estudios subal-
ternos/contextos latinoamericanos estado, cultura subalternidad, 
Ámsterdam-Atlanta, Rodopi.

Sánchez, Miqueas [2006], Tumjama maka mujsi´ Y sabrás un día, 
Tuxtla Gutiérrez, Gobierno del Estado de Chiapas.

 [2011], Uj´ngujk´omo Desde mi médula, Ciudad de Mé-
xico, sep/Comisión Nacional de Libros de Texto Gratuitos.

 [2019], Jujtzye ta wapa tzamapanh´aja Cómo ser un buen 
salvaje, Guadalajara, Universidad de Guadalajara.

Sagar, Aparajita [2002], “Estudios poscoloniales”, en Michael Pay-
ne, Diccionario de teoría crítica y estudios culturales, Buenos Ai-
res, Barcelona, México, Paidós: 245-250.

Vázquez, Luis [2010], “El indigenismo ha muerto. ¿Viva la gestión 
étnica empresarial?”, en Luis Vázquez, Multitud y distopía. 
Ensayos sobre la nueva condición étnica en Michoacán, Ciudad 
de México, Universidad Nacional Autónoma de México: 
181-254.

 [2020a], “Nací libre: el cantar muxe´de Elvis Guerra”, 
Ojarasca. Suplemento Mensual de La Jornada.

 [2020b], “Sentir, pensar”, Mil Mesetas. 30 de sep-
tiembre. Recuperado de ‹https://milmesetas.mx/mesetas/
el-estudiante- y-la-lectura/›. 

Velasco, Jaime, [2012], ¡Despierta ya!, Ciudad de México, México, Si-
glo xxi Editores /Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico/Colegio de Sinaloa.

Velasco, Jaime, [2017], “La sala está oscura”, en José Manuel Vacah, 
Historias de sexo, conspiración y muerte. Antología de narrativa 
actual, Ciudad de México, Ediciones Texto e Imagen. xxx

Walsh, Catherine [2003], Estudios culturales latinoamericanos. Retos 
desde y sobre la región andina, Quito, Ecuador, Universidad 
Andina Simón Bolívar/AbyaYala.

https://milmesetas.mx/mesetas/el-estudiante-y-la-lectura/
https://milmesetas.mx/mesetas/el-estudiante-y-la-lectura/



	_Hlk148380072
	_Hlk110362046
	_Hlk87348828
	_Hlk89762446



